
Otra forma de filantropía

 Historia de la Fundación Charles Léopold Mayer 
para el progreso del hombre, 1980-2014

Resumen

Advertencia

El texto que vamos a leer es el resumen de una crónica muy detallada de la Fundación Charles Léopold Mayer que abarca todo el 
período 1980-2014. Esta crónica de casi 500 páginas ha sido posible gracias al interés que ha tenido la Fundación, desde sus 
inicios, por documentar su actividad, lo que ha dado lugar a una serie continua de 15 000 informes de reuniones o contactos y  
5000 documentos de reflexión interna que reflejan en conjunto la actividad diaria. Un resumen, si bien tiene el mérito de destacar 
las líneas generales de esta historia, suaviza las asperezas, las vacilaciones y enmascara las circunstancias particulares y los 
azares que la hicieron posible. Su buen uso permitiría al lector comprender la dinámica general, ya que a veces, en una crónica 
diaria, los árboles no dejan ver el bosque, y luego ir directamente al texto a los pasajes que le interesan más particularmente.

En 1980, Paulette y Pierre Calame, más por deber filial que por un interés particular en la filantropía y el mundo 
de las fundaciones, decidieron ayudar a Madeleine Calame, madre de Pierre y albacea testamentaria de Charles 
Léopold Mayer, a recrear sobre bases sólidas una fundación que este último había creado originalmente sobre 
bases precarias. No imaginaban que esta decisión movilizaría la mayor parte de su energía durante más de 30 
años y les llevaría a inventar un nuevo modelo de filantropía. 

Esta Fundación para el Progreso del Hombre, cuyo nombre retomaba el título de un libro de Charles Léopold  
Mayer, «El hombre solo vale por el progreso», se convirtió con el paso de los años y en homenaje a quien le 
había legado su fortuna «Fundación Charles Léopold Mayer, para el proyecto del hombre», se creó a principios 
de 1982 y se colocó bajo la égida del cantón de Vaud, en Suiza. Esta elección resultó decisiva, ya que fue la 
confianza depositada por la autoridad supervisora del cantón en los impulsores  de esta nueva fundación lo que  
nos permitió, a lo largo de estos 30 años, salir de los caminos trillados.

No teníamos ninguna intención de hacer algo original. Solo queríamos hacer algo útil. Para ello, partimos  de  
una constatación y un deber. 

Una constatación. Las fundaciones, que por naturaleza tienen una vocación de eternidad, ¿por qué mueren? Por 
dos causas muy diferentes entre sí. La primera es la obsolescencia de su objetivo estatutario, que fundamenta la 
voluntad irrevocable de su fundador de poner su fortuna al servicio de una causa que él mismo define. Sin  
embargo, esta causa puede perder su relevancia con el paso de las décadas. La segunda causa se debe a una 
mala  gestión  de  su  patrimonio,  que  se  va  reduciendo  y  desapareciendo  con  el  paso  del  tiempo.  De  ello 
extrajimos dos conclusiones. La primera es que era necesario dotar a la Fundación de un objeto estatutario muy 
amplio, en forma de cuestión más que de causa concreta. Y la segunda, que era necesario establecer una gestión 
muy sólida del patrimonio, que garantizara ingresos suficientes y preservara al mismo tiempo la capacidad de 
acción futura. 

Un deber. En nuestra opinión, este se derivaba de los dos privilegios excepcionales de una fundación: elegir con 
total libertad la naturaleza y la escala de la acción llevada a cabo, si los objetivos lo permiten, y poder actuar a 
muy largo plazo. De estos dos privilegios se derivó lo que llamamos el deber de ambición: ponerse al servicio de 
retos  que no pueden ser  abordados  por  las  instituciones  ordinarias,  tanto  públicas  como privadas,  ya  sea 
porque la  escala en la  que actúan les  viene impuesta de antemano,  porque su ámbito de competencia les  
encorseta o porque no son capaces de tener en cuenta el largo plazo. Es este deber de ambición, al que hemos 
sido fieles durante más de 30 años, el que nos ha llevado a inventar otra forma de filantropía. 

1



De hecho, la filantropía,  tal  y como se practica habitualmente,  consiste en fijarse objetivos acordes con los 
medios disponibles, y esta exigencia es aún mayor cuando los órganos rectores de una fundación se preocupan 
por  medir  su  impacto.  Nosotros  partimos  del  enfoque contrario:  ponernos  al  servicio  de  objetivos  y  retos 
inconmensurables  para  nuestra  modesta  envergadura  e  inventar  las  vías  que  nos  permitan  aportar  una 
contribución útil a esos retos, renunciando de antemano, debido a su magnitud, a medir el impacto de nuestras 
acciones. 

A menudo se cita el poema de Machado: «Viajero, no hay camino. El camino se hace al andar». Nada puede 
aplicarse mejor a la Fundación. No tenía una tesis preparada para defender. Su punto de partida se basaba en 
preguntas, no en certezas. Esta idea de que había un camino que abrir nos llevó rápidamente a señalizarlo para 
dejar constancia de él. Y son esos miles de huellas diarias, actas de reuniones, documentos de reflexión escritos 
a lo largo del tiempo y con la pluma, los que nos permiten hoy describir en esta crónica el camino recorrido,  
obligándonos a ceñirnos lo más posible a estos abundantes archivos para evitar reconstruir a posteriori su 
historia.

Una aventura  humana siempre se  asemeja  a  una excursión por  la  alta  montaña,  compuesta  por  etapas  y 
momentos de descanso. Eso es exactamente lo que vivió la fundación desde 1982, fecha de su creación, hasta 
2014. Así, pasó por tres etapas y tres pausas que fueron motivo de otras tantas reorientaciones. Estas pausas,  
denominadas  «períodos  sabáticos»,  duraron  más  de  un  año  cada  una  y  le  permitieron  hacer  balance, 
reorientarse y dar un nuevo impulso. Dos factores hicieron posible todo esto. 

El  primero es  la  sorprendente  estabilidad de un núcleo duro del  Consejo  de Fundación y  de la  dirección. 
Durante todo este periodo de tres décadas, se puede hablar de un equipo muy unido en el que cada uno conocía  
íntimamente una historia colectiva que había contribuido a escribir.  Pierre Calame, desde 1986 hasta 1998,  
fecha en la que las autoridades fiscales francesas solicitaron modificar nuestro modo de gobernanza, acumuló 
las funciones de director del equipo y presidente del Consejo de Fundación. Después de 1998, siguió siendo 
director y secretario del Consejo. Siempre se han fomentado las relaciones entre los miembros del Consejo de 
Fundación y los miembros del equipo permanente. Se crearon múltiples ocasiones para que los miembros del 
Consejo de Fundación, que es la autoridad suprema según los estatutos, pudieran conocer personalmente a los 
beneficiarios de nuestra financiación, hasta tal punto que, como se verá a lo largo de estas páginas, a menudo se 
puede hablar de co-construcción: una aventura compartida en la que participan tanto el Consejo de Fundación 
como el equipo permanente y la red de socios. 

Y el segundo factor, igualmente determinante, fue la extrema apertura de espíritu que ha demostrado durante 
estas  tres  décadas  la  Autoridad  de  Supervisión  de  Fundaciones  del  cantón  de  Vaud.  Una  vez  creadas  las 
relaciones de confianza y verificada, a lo largo de los años, la rigurosidad de nuestra gestión, permitió que las 
inversiones  del  patrimonio  se  alejaran  de  las  normas  de  prudencia  de  los  fondos  de  pensiones  suizos, 
ofreciendo así un rendimiento financiero y la oportunidad de reflexionar sobre la ética de las inversiones, sin 
las cuales habría sido difícil aumentar progresivamente el presupuesto anual de la Fundación a 9 millones de 
francos suizos, al tiempo que se seguía aumentando su patrimonio para reforzar  los medios de acción futuros. 
Es también esta apertura de espíritu la que ha permitido a la Fundación alejarse  de las prácticas tradicionales  
de la filantropía para avanzar hacia verdaderas estrategias de co-construcción de una aventura colectiva.

En un momento en el que se avecinaban grandes cambios a escala mundial, marcados especialmente por  el  
colapso del bloque soviético, la globalización del comercio, el imparable auge de China o el reconocimiento de 
los límites de la biosfera, esta libertad permitió a la Fundación elegir libremente sus prioridades, sus socios y 
sus ámbitos de actuación.

Primera etapa, 1982-1989: la financiación de proyectos

Esta primera etapa aún asemeja a nuestra fundación, entonces recién creada, a una fundación clásica, con una 
importante  excepción:  nuestra  acción  no  se  centraba  en  un  espacio  geográfico  o  un  ámbito  de  actuación 
concreto, sino en una cuestión. Esta se derivaba del propio nombre de la Fundación, «para el progreso del 
hombre».  Su  donante,  Charles  Léopold  Mayer,  nacido  en  1881  y  fallecido  en  1971,  ingeniero  químico  de 
formación, compartía plenamente la utopía positivista de su época: el futuro de la humanidad y el progreso de 
los hombres dependían del desarrollo de las ciencias y las técnicas, y prácticamente solo de ello. Sin embargo, a 
principios de los años 80 del siglo XX, no podíamos compartir ese optimismo desenfrenado. La afirmación del  
progreso a través de la ciencia y la tecnología se convirtió en una pregunta: «¿cómo es posible que nunca 
hayamos sido tan sabios y tan ricos y que sigan existiendo tantos problemas sin resolver, algunos de los cuales  

2



llegan incluso a amenazar el  futuro de la humanidad?»,   o,  planteada de forma menos negativa,  «¿en qué 
condiciones los conocimientos acumulados pueden servir realmente al progreso de la humanidad?». 

Todos los proyectos que financiamos en este primer periodo se inspiraron en esta pregunta. La mayoría de ellos, 
orientados a los países en desarrollo, se centraron en cuestiones delicadas como la pobreza, el retraso agrícola,  
la salud o las condiciones de vivienda más precarias. Pero desde entonces, no consideramos que cada proyecto 
fuera un caso aislado, ya que cada uno debía aportar su visión a esta cuestión central, examinando para cada  
uno de ellos qué conocimientos se habían podido movilizar, qué conocimientos nuevos habían aportado y qué 
cuestiones planteaban a la investigación. Para nuestros socios de entonces, en su mayoría organizaciones no 
gubernamentales de solidaridad internacional, estas cuestiones eran inusuales, incluso inquietantes. Esto nos 
llevó, en muchos casos, a intentar acompañar los proyectos con un «comité de seguimiento» cuya misión era 
ayudar a dar respuesta a estas tres preguntas. Para nosotros, cada proyecto debía  no solo permitir avances 
concretos  en  las  comunidades  en  las  que  se  desarrollaba,  sino  también  contribuir  a  la  producción  de 
conocimientos. 

Ya en aquella época habíamos constatado que «el conocimiento más útil  para la acción proviene  de otras  
experiencias comparables» y promovimos lo que denominamos la capitalización de la experiencia: al invitar a 
cada proyecto a contarse, a poner de relieve sus éxitos y fracasos, contribuíamos a crear el conocimiento nacido 
de una experiencia compartida. De ahí la creación de un primer banco de experiencias, DPH, «diálogos para el  
progreso humano». 

El azar, aunque sea orientado, es uno de los grandes motores de la acción humana, y a partir de 1986, un 
proyecto se singularizó: el apoyo al «grupo de Vézelay», un grupo de ocho intelectuales francófonos de Europa,  
África y América del Norte, que ponían en común sus reflexiones sobre «los grandes riesgos tecnológicos», es 
decir, las posibles consecuencias dramáticas del desarrollo de nuestras tecnologías sin una regulación suficiente. 
En el marco de este grupo, pronto nos encontramos con la cuestión del agujero de la capa de ozono, que en  
aquella época era noticia y constituía el símbolo mismo de la globalización de los riesgos, ya que el agujero de la 
capa de ozono era máximo en los dos polos, norte y sur, precisamente donde no había actividad humana, y  
luego la cuestión del efecto invernadero y el cambio climático.

El Consejo de Fundación, muy consciente de que al financiar este grupo nos comprometía en un camino muy 
alejado de los proyectos de desarrollo clásicos, decidió que dos de sus miembros, Maurice Cosandey, presidente 
de la Escuela Politécnica Federal de Lausana, y Pierre Calame, formaran parte de él para aportar las cuestiones 
de la Fundación y alimentarlas con estas nuevas aportaciones intelectuales. Pero la gravedad del diagnóstico al  
que llegamos rápidamente nos mostró que las instituciones tal y como existían eran incapaces de afrontar estos 
retos de una magnitud sin precedentes. Por eso, en marzo de 1988, lanzamos un llamamiento para la celebración 
de unos Estados Generales del Planeta. Este llamamiento desempeñará un papel tan esencial en el resto de la 
aventura  que  conviene  recordar  algunas  de  sus  frases:  «La  influencia  del  hombre  sobre  la  naturaleza  ha 
cambiado radicalmente de dimensión... Por primera vez en la historia, la actividad humana corre el riesgo de 
alterar de forma irreversible los equilibrios fundamentales de nuestro planeta... No es seguro que vaya a ocurrir 
lo peor, pero los factores de desequilibrio se acumulan como el agua detrás de un dique y, el día en que el dique  
ceda, no bastará con detener la llegada de agua... Los avances técnicos se aceleran hasta tal punto que escapan a 
todo control. Las mentalidades y las instituciones no han evolucionado al mismo ritmo. Es esencial actuar a 
escala mundial para retomar el control del progreso. Por lo tanto, proponemos que, dos siglos después de la 
Declaración de los Derechos Humanos, los Estados Generales del planeta, reuniendo a todas las fuerzas vivas, 
afirmen solemnemente los derechos de la humanidad».

Con este llamamiento, la Fundación se lanzaba a lo desconocido, reconocía su  deber de implicarse en retos  
inconmensurables para su pequeño tamaño. Por lo tanto, inventar una nueva filantropía. 

Al final de esta primera etapa, también vamos a experimentar, en lo que respecta a las relaciones entre el Estado 
y la sociedad, una nueva modalidad de acción: la reunión de todos nuestros socios interesados en esta cuestión 
para extraer perspectivas comunes. Así, aunque este primer periodo parecía aún muy clásico, el Consejo de 
Fundación dudaba de la adecuación de la financiación de los proyectos a los objetivos que nos habíamos fijado.  
Esta duda justificará la  voluntad de hacer una pausa suficientemente larga a finales  de 1989,  para darnos 
tiempo a  asimilar  todas  las  lecciones  aprendidas  de nuestra  primera práctica  y  definir,  si  fuera necesario, 
nuevas orientaciones. Gracias a esta pausa, el equipo de la fundación tuvo la oportunidad, no exenta de cierta  
ansiedad, de levantar la vista del manillar y extraer las lecciones aprendidas de cada proyecto financiado. 

Un concepto esencial marca este primer período sabático, el de análisis transversal: el tiempo de reflexión que 
se concedió la Fundación nos permitió descubrir que, bajo la aparente diversidad geográfica de los temas y 
proyectos apoyados, se planteaban una serie de cuestiones comunes y transversales. A partir de ese momento,  

3



se impuso un nuevo método: había que situar estas cuestiones transversales en el centro de nuestra acción y, 
por definición, cada una de ellas afectaría a un gran número de socios. 

Segunda etapa: el paso de la financiación de proyectos a la financiación de 
programas. 1991-1994

En 1991,  estábamos listos  para un nuevo comienzo.  Ya no se trataba de financiar proyectos  más o menos  
independientes entre sí, sino de permitir que un conjunto de socios avanzara conjuntamente, según métodos 
aún por definir, en cada una de las cuestiones «transversales» así identificadas. La originalidad del enfoque de 
la Fundación radicaba en que las siete cuestiones transversales, cada una de las cuales se convirtió en el título 
de un programa, no procedían de un comité científico compuesto por expertos que hubieran identificado las  
cuestiones más importantes para el futuro. Por el contrario, se derivaban de la propia acción que habíamos 
llevado a cabo, por lo que nuestros socios de la primera etapa no podían sino identificarse con ellas. De este  
modo, renovamos la relación entre acción y reflexión: ambas no eran esferas separadas, la primera reservada a 
los  profesionales  y  la  segunda a  los  intelectuales,  investigadores  o  prospectivistas;  la  acción y  la  reflexión 
estaban llamadas a  alimentarse mutuamente. 

Los siete programas que sirvieron de punto de partida para esta segunda etapa fueron los siguientes: 1.  «Las 
relaciones entre el Estado y la sociedad»  y la necesidad implícita de renovarlas en profundidad. 2.  «La lucha 
contra la exclusión» y la idea de que era necesario convertir a los excluidos en actores de pleno derecho de esta  
lucha. 3.  «La agricultura campesina y su modernización»,  cuyo título pasaría rápidamente a ser «agricultura 
campesina y globalización», ya que el futuro de esta agricultura en un comercio globalizado parecía esencial . 4. 
«Vivir en paz en un mundo de diversidad»,  ya que la diversidad no es solo una característica de las relaciones 
entre culturas diferentes, sino que también se encuentra dentro de cada sociedad . 5. «El arte de la  paz», porque 
descubrimos que la paz no es la ausencia de guerra,  sino una construcción compleja cuyos elementos han 
pasado desapercibidos hasta ahora, como si fueran algo natural. 6. «Innovación, cambio social y condiciones para 
el control social de las innovaciones tecnológicas», en un momento en que las innovaciones parecían, para bien o 
para mal, imponerse a las sociedades sin que estas tuvieran voz ni voto. 7. «Control de los riesgos tecnológicos 
importantes», por último, que era la continuación del grupo de Vézelay. 

De  1991  a  1994,  estos  siete  programas  tendrán,  dentro  de  la  fundación,  una  importancia  relativamente 
comparable y los métodos se enriquecerán mutuamente. Suscitar el diálogo entre los socios y ampliar el círculo 
en torno a cada una de estas siete cuestiones constituyó la primera originalidad de esta segunda etapa. Y, como 
segunda originalidad, se hizo esencial precisar los métodos. Esa fue la función de las cuatro políticas que, junto 
con los siete programas,  caracterizaron esta segunda etapa.  1.   «Una política de  encuentros»,  en la que los 
profesionales compartían sus experiencias y, en la medida de lo posible, extraían lecciones generales,  y cuyos 
informes,  casi  todos publicados y de valor duradero,  hemos recopilado cuidadosamente.  2. «Una política de 
recopilación de  experiencias», nacida de la convicción de que  los conocimientos más útiles para los actores 
procedían de otros actores que se encontraban en situaciones comparables y que, en estas condiciones, era 
esencial recopilar las experiencias 3. «Una política de capitalización de experiencias» que permitía a los socios 
de  la  primera  hora  levantar  la  vista  del  manillar  para  extraer  lecciones  generales  de  sus  experiencias 
acumuladas. 4. «Una política de comunicación», por último, que daría lugar unos años más tarde a la creación 
de la editorial de la Fundación, Éditions Charles Léopold Mayer, con el fin de difundir las lecciones de estos 
diferentes enfoques. 

Esta segunda etapa introdujo profundos cambios en la naturaleza y la gobernanza de la Fundación.  En el  
mundo de las  fundaciones, se distingue generalmente entre aquellas cuya vocación es conceder subvenciones 
(«grant  making»,  por  utilizar  el  término  estadounidense)  y  aquellas  que  financian  sus  propias  acciones 
(«operating»).  Con  las  nuevas  orientaciones,  nos  convertimos  en  una  fundación  mixta,  inclasificable,  que 
encajaba en ambas categorías. El segundo cambio profundo, el paso de los proyectos a los programas, modificó 
profundamente las relaciones entre el consejo de la fundación y el equipo permanente. Se otorgó al equipo, y en 
particular a cada uno de los coordinadores de programas, una nueva y considerable libertad de iniciativa, lo 
que  implicó  una  redefinición  de  las  relaciones  mutuas.  La  solución  fue  establecer  normas  estrictas  de 
transparencia, tanto en lo que respecta a las acciones llevadas a cabo como a los gastos incurridos, y el control  
del  Consejo  de  la  Fundación  se  ejerció  de  manera  más  global  que  antes,  sobre  la  base  de  un  programa 
provisional anual y una evaluación conjunta de los resultados del programa. Esta transparencia, que sentó las 
bases  de  las  relaciones  de  confianza  entre  el  Consejo  de  Fundación  y  el  equipo  permanente,  resultó  tan 
indispensable que se mantuvo sin cambios durante las décadas siguientes.

4



Los frutos de esta nueva política de la Fundación han sido numerosos y no es posible citarlos todos. La mayoría 
de ellos están disponibles en el sitio web de las ediciones Charles Léopold Mayer, www.eclm fr. Por ejemplo, en 
el marco del programa Agricultura campesina y globalización, permitieron crear las primeras redes mixtas de 
dirigentes campesinos y expertos en cuestiones tan variadas como el comercio internacional o la animación de 
las  organizaciones  campesinas.  Han  dado  legitimidad  a  la  idea  y  a  los  métodos  de  capitalización  de 
experiencias, demostrando que esto crea un conocimiento operativo de nueva naturaleza. Así, por ejemplo, la 
«reunión de Caracas» de 1991, dedicada a la mejora de los barrios populares en todo el mundo y organizada en 
el marco del programa Estado y Sociedad, demostró que toda política en este ámbito debía cumplir una serie de 
principios rectores comunes, dando lugar a un nuevo principio de gobernanza,  el principio de subsidiariedad 
activa, adoptado hoy por la Unión Europea. 

En ocasiones, los encuentros han dado lugar a instituciones nuevas y duraderas, como la etiqueta Finansol de 
finanzas  solidarias,  surgida  de  un  encuentro  internacional  sobre  microcréditos.  También  han  tenido  una 
influencia muy directa en los acontecimientos, como los dos encuentros internacionales sobre el arte de la paz, 
el  primero  de  los  cuales  contribuyó  a  pacificar  durante  un  tiempo  la  situación  en  Etiopía,  y  el  segundo,  
celebrado  tras el genocidio de los tutsis en Ruanda, en octubre de 1994, contribuyó a dotar al nuevo gobierno de 
valiosos elementos de reflexión y ejemplos concretos en la estrategia de construcción de la paz. 

Paralelamente a todos estos programas, cada uno de los cuales ha seguido su curso de forma relativamente 
autónoma, el programa sobre los grandes riesgos tecnológicos surgido del grupo de Vézelay se ha singularizado. 
Porque el Llamamiento a los Estados Generales del Planeta no solo se había lanzado al aire, aunque su eco 
mediático en varios países había sido significativo. Otorgaba a la Fundación una responsabilidad que el grupo 
de intelectuales reunidos en Vézelay no podía asumir. La Fundación, como El Principito de Saint-Exupéry, se 
hacía responsable de la ambición que había contribuido a crear: la organización de los Estados Generales del  
Planeta. 

Es  difícil  imaginar  una  mayor  diferencia  entre  la  relativa  modestia  de  nuestra  fundación,  una  enana  en 
comparación  con  las  grandes  fundaciones  estadounidenses,  cuyo  patrimonio  era  varias  decenas  de  veces 
superior al suyo, y esta ambición de una nueva forma de diálogo mundial. Llegamos a ello poco a poco. El  
primer  paso  fue,  en  1992 y  1993,  organizar  siete  encuentros  regionales  en Europa,  África,  Oriente  Medio, 
América del Norte, América Latina, China y el Sudeste Asiático para asegurarnos de que el diagnóstico realizado 
por  unos pocos  intelectuales  francófonos era compartido en todos  los  rincones  del  planeta.  Los  resultados 
convergentes  de  estas  reuniones  nos  llevaron,  en  septiembre  de  1993,  a  organizar  una  «Convención 
preparatoria  de  los  Estados  Generales»,  cuyo  objetivo  era  determinar  si  el  Llamamiento  para  los  Estados 
Generales del Planeta tenía alguna posibilidad de dar lugar a una dinámica colectiva mundial, a partir de un 
diagnóstico común de la situación. También en este caso la conclusión fue positiva, lo que llevó a redactar 
colectivamente  la «Plataforma para un mundo responsable y solidario» y, sobre esta base, a poner en marcha  
una  dinámica colectiva denominada «Alianza para un mundo responsable y solidario». La Fundación tomó el 
relevo del grupo de Vézelay para tomar las riendas. Todo quedaba por diseñar para una dinámica multicultural  
y multiactores de este tipo: su propia naturaleza , sus socios y sus métodos de trabajo. Esta alianza supuso para 
la Fundación una nueva transformación, tan radical como la primera. 

El desarrollo de la Alianza por  un mundo responsable y solidario y la organización 
de la Asamblea Mundial de Ciudadanos. 1994-2001

Durante los ocho años que transcurrieron entre el lanzamiento de la Alianza y la organización de la Asamblea 
Mundial de Ciudadanos, los siete programas definidos en 1991 siguieron cada uno su propio camino, pero el 
conjunto de cuestiones abordadas por estos programas alimentó la reflexión de la Alianza, que pretendía ser 
triplemente global, abriéndose a todas las regiones del mundo, asociando a todo tipo de actores y abordando 
todos los grandes retos de la humanidad a finales del siglo XX. 

Al igual que el llamamiento  de 1988, la Plataforma para un mundo responsable y solidario tuvo una gran 
repercusión mediática. Los aliados, por definición signatarios de la plataforma, pasaron rápidamente de ser 
varios  cientos  a  varios  miles,  atrayendo  la  atención  de  organizaciones  de  vocación  mundial   mucho  más 
antiguas, como la Asociación de Ciudadanos de la Tierra, nacida tras la Segunda Guerra Mundial. Pero todo 
quedaba por concebir y hacer. Consciente de la magnitud de la tarea, el Consejo de Fundación tomó en 1994 la 
decisión de no organizar ningún período sabático hasta la organización de los Estados Generales del Planeta,  
que se convirtieron en el  nuevo horizonte de la  Fundación;  en la  práctica,  hasta la  Asamblea Mundial  de 
Ciudadanos que se celebrará en Lille, Francia, en diciembre de 2001.

5



El reto era colosal. Entre 1994 y 2001, el apoyo a la Alianza, nuevo nombre de lo que en origen había sido un  
programa sobre los grandes riesgos tecnológicos, ocuparía un lugar cada vez más importante en el presupuesto 
de la Fundación. Este, a su vez, se incrementaría año tras año para estar a la altura de esta ambición tan vasta. 
Así, en diez años, la Fundación pasó de financiar proyectos puntuales a organizar una alianza mundial. 

No podemos detallar aquí lo que ha supuesto, a lo largo de estos ocho años, la construcción de esta Alianza. Solo 
destacaremos algunos elementos especialmente significativos. Muy pronto se dijo que la Alianza se construiría 
siguiendo tres vías complementarias:

• una vía «geocultural», destinada a asociar progresivamente las diferentes regiones del mundo;

• una «vía colegiada», destinada a dar a conocer a escala mundial los puntos de vista y las propuestas de 
todo tipo de actores públicos y privados, desde los agricultores hasta las grandes empresas, desde los 
docentes hasta los responsables de las colectividades territoriales, desde los actores financieros hasta 
los investigadores; Esta segunda dinámica era especialmente difícil y original, ya que partía de la idea 
de que la diversidad del mundo no es solo una diversidad geocultural, sino también, y a veces incluso  
más,  una  diversidad  socioprofesional.  En  un  momento  en  el  que,  a  través  de  la  globalización 
económica,  asistíamos  al  surgimiento  de  «sociedades  en  tubos  de  órgano»,  diferentes  entornos 
socioprofesionales  yuxtapuestos  dentro  de  una  sociedad,  sin  mezclarse  hasta  el  punto  de  que  los 
directivos de las grandes empresas de los diferentes continentes tenían mucha más proximidad entre 
ellos que con los habitantes pobres de su propia ciudad; 

• una «vía sectorial» destinada a clasificar las cuestiones y promover en cada una de ellas un «proyecto 
temático» que reuniera de la forma más internacional posible a los mejores especialistas en la materia,  
invitados a formular propuestas de reforma para el próximo siglo.

En resumen, un enfoque verdaderamente prometeico que reflejaba dos convicciones a las que habíamos llegado 
y que se exponían claramente en la plataforma. La primera es que no sirve de nada intentar un «avance» en un  
ámbito concreto, en particular el tecnológico, cuando la transición que hay que llevar a cabo es sistémica. La 
segunda,  enunciada por  Pierre  Calame en el  libro Mission Possible,  escrito  en 1994 para hacer  un primer 
balance  intelectual  de  los  avances  de  la  Fundación,  es  que  en  períodos  de  cambios  rápidos,  como  era 
evidentemente el caso, el marco conceptual e institucional heredado del pasado, que evoluciona muy lentamente, 
ya no se adapta a los nuevos retos. Por lo tanto, como se dijo en aquella época, la acción más concreta...  es 
pensar, revisar ese marco conceptual e institucional.

No sorprenderá a nadie decir que la construcción de esta alianza no fue precisamente un camino de rosas. La 
mayor dificultad radicó en la propia naturaleza de la Alianza y en las modalidades de su gobernanza. No era ni 
una organización política, ni un sindicato, ni una asociación. En estos tres casos, la frontera está claramente 
delimitada entre quienes forman parte de ellos y quienes no. Rápidamente comprendimos que la Alianza era, 
por el contrario, una institución sin muros, sin miembros formales. En el seno de esta dinámica, los niveles de 
implicación y compromiso eran extremadamente variables, lo que la privaba de las modalidades clásicas de 
gobernanza de las organizaciones: una lista de miembros; unos estatutos que definieran las responsabilidades y 
competencias de los diferentes órganos; elecciones para designar a los órganos de dirección y a los portavoces.  
En el caso de la Alianza, el poder real de cada uno no derivaba de una posición estatutaria, sino de su valor  
añadido a la obra común, ya fuera estableciendo contactos en nuevos países o nuevos entornos, animando un 
proyecto temático u organizando la comunicación. Evidentemente, la Fundación y, dentro de ella, el Consejo y 
su presidente desempeñaban un papel  determinante,  por una parte porque encarnaban la continuidad del 
proceso, por otra porque aportaban el dinero y, por último, porque desarrollaban los métodos. Durante los dos 
primeros años, todos salieron ganando, pero los años siguientes estuvieron marcados por una serie de crisis. La 
más duradera se debió a la diversidad de expectativas de quienes, al firmar la plataforma, se habían convertido 
en aliados. Surgieron dos tipos de perfiles. El primero, que por simplicidad llamaremos «los expertos», reunía a 
personas que,  en su ámbito de competencia,  habían medido los límites de lo que hacían,  ya fuera porque 
estaban confinados en un ámbito demasiado estrecho, porque no estaban lo suficientemente abiertos al ámbito 
internacional  o  porque  no  aportaban suficientes  propuestas  para  el  siglo  venidero.  Lo  que  estos  expertos 
esperaban  de  la  Alianza  era  que  ofreciera  un  marco  de  trabajo  flexible  y  eficaz  que  permitiera  avanzar 
rápidamente,  abrirse  al  exterior  y  conectar  entre  sí  ámbitos  que,  por  lo  general,  estaban  separados.  Los 
segundos, a los que llamaremos «los militantes», habían acudido a la Alianza seducidos por la novedad y la 
ambición de su enfoque. A menudo decepcionados por la timidez de los partidos políticos, las luchas de poder o 
el encierro en un marco geográfico demasiado restrictivo, veían en la Alianza una posible renovación de su 
compromiso y un nuevo marco para su pasión. Por el contrario, muy marcados por su experiencia política o 

6



asociativa, se sentían incómodos en esta institución sin muros y, sobre todo, reivindicaban ser parte integrante 
de las decisiones colectivas. El papel central de la Fundación y de su presidente no era aceptable a largo plazo a 
sus ojos y querían sustituirlo lo antes posible por modalidades formales de decisión colectiva. En resumen, 
querían imponer a la Alianza una concepción del poder inspirada en su experiencia política o asociativa. Esta 
tensión  entre  expertos  y  militantes,  la  desconfianza  de  estos  últimos  hacia  el  papel  de  la  Fundación,  que 
hubieran deseado reducir a la función clásica de financiador, frenó el desarrollo de la Alianza al absorber una 
energía considerable de aquellos que precisamente estaban más comprometidos con su desarrollo. Hubo que 
esperar hasta 1999 para que la Fundación asumiera que la Alianza era una forma de organización totalmente 
nueva, que respondía a las necesidades de un mundo abierto, una forma que debía teorizarse como tal:  la 
Alianza, un nuevo modo de organización colectiva. 

La segunda dificultad es el alcance y los límites del desarrollo de la vía geocultural. Por mucho que sea fácil  
proclamar que los retos son mundiales,  por mucho que sea posible organizar,  como hicimos en 1992-1993, 
encuentros de varias decenas de intelectuales en los diferentes continentes, el paso de una red de socios de la 
Fundación ampliamente dominada por los países francófonos a un movimiento verdaderamente mundial ha 
sido difícil. Durante estos ocho años, todos han realizado magníficos esfuerzos para ampliar la audiencia de la  
Alianza.  Algunos  aliados  incluso  emprendieron auténticos  viajes  misioneros  para  llevar  la  buena  nueva  a 
nuevos países o nuevos entornos. Pero lo cierto es que, al cabo de ocho años, más de tres cuartas partes de los 
aliados seguían siendo francófonos o hispanohablantes. Incluso nos topamos con prejuicios: así, la dinámica de 
la Alianza sedujo a algunos en América del Norte, pero, al final, no imaginaban que una dinámica mundial  
pudiera animarse desde otro lugar que no fuera Washington o Nueva York. Esta brecha entre la consistencia 
humana real de la Alianza y su ambición de un diálogo equilibrado entre las regiones del mundo nos llevará, 
como veremos, a decisiones radicales e irreversibles a la hora de organizar la Asamblea Mundial de Ciudadanos. 

El desarrollo de la vía colegiada, por su parte, se topó con el hecho de que, a finales del siglo XX, existían muy 
pocas redes profesionales de alcance mundial. Es cierto que los sindicatos hicieron un intento. Es cierto que los 
directivos de las grandes empresas, debido al alcance mundial de sus actividades, podían tener la sensación de 
encarnar  una  élite  económica  mundial,  pero,  en  aquella  época,  esta  seguía  siendo  en  realidad  muy 
norteamericana y europea. China aún no había recuperado el lugar destacado que ocupa 40 años después.  
También  existían  a  nivel  científico  algunas  uniones  mundiales  que  reunían  a  especialistas  de  la  misma 
disciplina, pero cuando se trataba de abordar el impacto de la investigación científica en las sociedades o las 
condiciones en las que los científicos ejercían su responsabilidad, ya no quedaba mucha gente. Esto se volvió a  
constatar en 1998 con la Cumbre Mundial sobre la Educación Superior y en 1999 con la Cumbre Mundial sobre 
la Ciencia. En el ámbito religioso, existía un Parlamento Mundial de las Religiones, pero en realidad estaba 
inspirado,  financiado  y  dirigido  en  gran  medida  por  diferentes  confesiones  cristianas.  Las  colectividades 
territoriales, en la misma época, trataban de estructurarse a escala mundial, con la primera Asamblea Mundial 
de Ciudades, pero era sobre todo con la esperanza de hacer oír la voz de las colectividades territoriales en 
diferentes instituciones multilaterales de las Naciones Unidas y no para reflexionar juntos sobre el papel de los  
territorios en el futuro del planeta. Lo más destacable es que, a través de la Alianza, pudimos entablar un 
diálogo con estos diferentes colegios internacionales en formación, sin llegar a convencerlos de que elaboraran 
perspectivas sólidas para el siglo XXI y mucho menos de que dialogaran entre sí sobre estas perspectivas. 

La vía sectorial era la más fácil de las tres, ya que crear un proyecto temático que reuniera a buenos expertos no 
requería  necesariamente  que fuera  realmente  global  o  que diera  voz  a  los  diferentes  tipos  de  actores.  La 
dificultad aquí  era principalmente conceptual:  cómo estructurar este  conjunto de proyectos temáticos para 
cubrir lo mejor posible el espectro de los retos del futuro. Para ello, diseñamos una tipología de los proyectos 
agrupándolos  en cuatro ejes:  el  eje  de  las  representaciones  y  los  conocimientos,  que agrupaba todo lo  que 
estructura nuestras representaciones del mundo y orienta nuestra acción, empezando por el sistema de valores 
y la cultura; el polo  de economía y sociedad,  que abarca la organización de la sociedad, los modos de vida, la 
demografía, la cohesión y la exclusión social, y los sistemas de producción; el polo de gobernanza, que abarca la 
ciudadanía,  el  sistema  jurídico,  las  políticas  públicas,  la  organización  de  la  sociedad  civil  y  la  política 
internacional; el polo de  las relaciones entre la humanidad y la biosfera, que abarca la evolución climática, la 
energía y la gestión de la biosfera. Esta tipología, que también nos sirvió para clasificar los diferentes colegios 
socioprofesionales, permitió avances notables que podemos cuantificar: en 2001, durante la Asamblea Mundial 
de Ciudadanos, los participantes tuvieron a su disposición cerca de 70 cuadernos de propuestas clasificadas 
entre estos diferentes ejes, muchas de las cuales supusieron una verdadera aportación innovadora.

Por su ambición, la Alianza era un horizonte que parecía alejarse de nosotros a medida que avanzábamos. Sin 
embargo, si la juzgamos a la luz de los progresos realizados en pocos años, podemos constatar que ha dado 

7



lugar a innumerables diálogos improbables y que, a lo largo del camino, ha permitido el intercambio en pie de  
igualdad con las instituciones más importantes. 

Solo citaré aquí un ejemplo, tanto por la importancia del tema como por las repercusiones que ha tenido y por 
la contribución original que ha supuesto la Alianza: la búsqueda de valores comunes a toda la humanidad. Esta 
cuestión de los valores comunes ocupó un lugar importante en los intercambios mundiales durante la última 
década del siglo XX, un período que, en retrospectiva, puede calificarse de período de esperanza.  Tras la caída 
del  muro de  Berlín  y  el  colapso  del  bloque soviético,  no  parecía  descabellado soñar  con un nuevo orden 
internacional democrático, pero para construir ese nuevo orden era indispensable ponerse de acuerdo sobre 
unos valores comunes. 

Tras la Segunda Guerra Mundial, lo que se conoce como la «comunidad internacional» se construyó sobre dos 
pilares: la Carta de las Naciones Unidas y la Declaración Universal de los Derechos Humanos. Ambos tenían la  
debilidad  de  haber  sido  concebidos  por  los  vencedores  de  la  Segunda  Guerra  Mundial  y  de  reflejar  la  
supremacía occidental de la época. En particular, el pilar de los valores: los derechos humanos son la herencia 
de la historia occidental, que otorga  la preeminencia del individuo sobre la sociedad. Además, estos dos pilares 
no decían nada sobre las relaciones entre la humanidad y la biosfera, en particular sobre los límites de la 
biosfera y los riesgos que suponía para la humanidad el crecimiento económico y la explotación desenfrenada 
de lo que entonces se denominaba  recursos naturales. Maurice Strong, secretario general de la primera reunión 
internacional sobre el medio ambiente celebrada en Estocolmo en 1972 y artífice de la Cumbre de la Tierra de 
1992, era especialmente consciente de ello y había concebido la esperanza de que esta cumbre de la Tierra diera 
lugar a un tercer pilar de la vida internacional, una Carta de la Tierra, que tratara esta vez las condiciones para  
la preservación de la biosfera. Su fracaso le mortificó. Convencido de que los jefes de Estado no estaban en 
absoluto dispuestos a adoptar este tercer pilar y cambiando de estrategia, quiso convertir la elaboración de la 
Carta de la Tierra en una aventura compartida por la sociedad civil.  Por su parte, la UNESCO, bajo la dirección  
de  su  entonces  secretario  general,  Federico  Mayor,  había  llegado  a  la  convicción  de  que  era  vital  para  la 
humanidad ponerse de acuerdo sobre unos valores comunes. 

En este contexto, la Alianza y la Fundación trataron de aportar su propio valor añadido. Este se derivaba de dos 
de  nuestras  características  específicas:  ver  más  allá  de  las  cuestiones  medioambientales  y  apostar  por  un 
verdadero diálogo entre las culturas y los entornos socioprofesionales.Esto nos llevó a ocupar el lugar que nos 
correspondía en los diálogos internacionales en curso. Convencidos de la pertinencia de la reflexión de Maurice 
Strong sobre la necesidad de un tercer pilar, durante varios años hablamos de la Carta de la Tierra, tanto para 
dialogar con la iniciativa emprendida por Maurice Strong y Mijaíl Gorbachov  como para nombrar nuestro 
propio esfuerzo de búsqueda de valores comunes. 

Poco  a  poco,  nos  dimos  cuenta  de  algo  evidente.  El  único  valor  común  a  toda  la  humanidad  era  la 
responsabilidad. Se trata de un concepto que, con muchos matices, por supuesto, se encuentra en todas las 
lenguas y que describe el hecho de que, cuando existe una comunidad, cada uno de sus miembros debe asumir 
el impacto de sus actos con respecto a todos los demás miembros. Esto daría lugar, unos años más tarde, a la  
propuesta no ya de una Carta de la Tierra, sino de una Declaración Universal de las Responsabilidades Humanas, 
en  claro  paralelismo  con  la  Declaración  Universal  de  los  Derechos  Humanos.  Al  hacerlo,  retomamos  y 
ampliamos la propuesta formulada unos años antes por el Interaction Council, un grupo de reflexión formado, 
por iniciativa del antiguo canciller alemán Helmut Schmidt, por antiguos jefes de Estado. 

El trabajo de la Alianza tuvo un efecto transformador en los demás programas de la Fundación. Así, el programa 
inicialmente dedicado a la lucha contra la exclusión evolucionó progresivamente hacia un esfuerzo más amplio 
y conceptual de imaginación de un nuevo modelo socioeconómico. La vía sectorial de la Alianza también abrió 
el camino a nuevas perspectivas. Así, por ejemplo, hemos demostrado que los territorios, es decir,  las cuencas 
de vida, se convertirían en la piedra angular de la gobernanza del futuro; hemos contribuido a difundir a escala 
internacional, incluso en China, el concepto de ecología industrial y territorial; y hemos comenzado a sentar las  
bases de una financiación responsable.

La Asamblea Mundial de Ciudadanos y la agenda del siglo XXI. 1999-2002

Durante la última década del siglo XX, cada vez más personas se dieron cuenta de las limitaciones de una 
gestión de las interdependencias mundiales, entre las sociedades y entre la humanidad y la biosfera, reducida a 
la globalización de los mercados y a la generalización de la economía liberal en todo el mundo. La reacción, en 
un primer momento, se materializó en el movimiento antiglobalización, ya que algunos consideraban que solo 
el  retorno a  la  soberanía  económica  de  los  Estados  devolvería  a  los  pueblos  el  control  de  su  futuro.  Este 

8



movimiento obtuvo algunos éxitos, como el bloqueo, en 1998, del Acuerdo Multilateral sobre Inversiones (AMI), 
que se había negociado a espaldas de los pueblos. Una victoria más aparente que real, ya que el abandono de 
este acuerdo condujo a la sustitución de normas internacionales aceptadas por todos por acuerdos bilaterales, 
probablemente  aún  más  desfavorables  para  los  países  más  pobres.  Y,  sobre  todo,  este  movimiento 
antiglobalización no aportaba ninguna respuesta a la pregunta que, sin embargo, se imponía a todos: ¿cómo 
gestionar juntos un planeta frágil en beneficio de toda la humanidad? Se empezaba a hablar de los diferentes 
límites de la biosfera y la cuestión  del cambio climático llevaba ya más de diez años en la agenda mundial. De 
ahí el paso de un movimiento antiglobalización a un movimiento altermundialista que afirmaba, retomando el  
eslogan  de  la  época,  que  otro  mundo  era  posible.  La  Alianza,  por  su  propia  naturaleza,  encarnaba  el 
altermundialismo, ya que, según ella, se trataba de definir los contornos concretos de ese otro mundo. Pero en 
aquella época nos enfrentamos a otra visión del  altermundialismo,  la que dio lugar,  justo cuando se iba a 
celebrar la Asamblea Mundial de Ciudadanos, al Foro Social Mundial. Se trataba de un altermundialismo más 
militante, menos tecnocrático, por así decirlo, que el que encarnaba la Alianza; no se preocupaba ni por la 
necesidad de un diálogo entre los  diferentes ámbitos socioprofesionales,  ni  por la  de elaborar alternativas 
sólidas, tanto en el ámbito de la gobernanza como en el de la economía o el derecho. Su objetivo era federar, a 
escala internacional, a los movimientos militantes de la sociedad civil,  principalmente de la izquierda y los 
partidos ecologistas, sin preocuparse demasiado por la representatividad efectiva de estos movimientos en el 
seno  de  la  sociedad.  Muchos  de  los  firmantes  de  la  Plataforma,  a  los  que  se  calificó  de  «militantes»,  en 
contraposición  a  los  «expertos»,  se  sintieron  mucho  más  cómodos  en  la  dinámica  colectiva  ampliamente 
mediatizada de los Foros Sociales Mundiales que en el enfoque de la Alianza. Los Foros Sociales Mundiales, 
concebidos como el equivalente del Foro Económico Mundial de Davos y herederos de una larga tradición de 
contracumbres, gozaban de una repercusión mediática muy superior a la de la Alianza. 

Esta confrontación entre las dos concepciones del altermundialismo nos resultó muy útil. Conocíamos bien a los 
promotores del Foro Social Mundial, a quienes teníamos en gran estima, y durante un tiempo soñamos juntos 
con la complementariedad entre el enfoque propositivo de la Alianza y el enfoque más opositor del Foro Social 
Mundial.  Los  primeros  años  del  Foro  parecieron  confirmar  esta  complementariedad,  hasta  que  en  2004 
abandonó su sede de Porto Alegre para organizar su cumbre anual sucesivamente en diferentes regiones del 
mundo, renunciando así a su esfuerzo propositivo.

Esta confrontación entre dos visiones del altermundialismo tuvo un segundo efecto: nos obligó a llevar hasta 
sus últimas consecuencias la  lógica de la  Asamblea Mundial  de Ciudadanos,  nuevo nombre de los  Estados 
Generales del Planeta. En 2000, el Consejo de Fundación se enfrentó a un dilema: ¿debía la Asamblea Mundial 
ser una especie de asamblea general de aliados o debía concebirse como una asamblea representativa de la 
diversidad del mundo, tanto a nivel geocultural como  socioprofesional? Dado que el Foro Social Mundial se 
estaba convirtiendo en un importante polo de atracción para muchos firmantes de la Plataforma de la Alianza, 
optamos por la segunda solución y concebimos la Asamblea Mundial como una modalidad radicalmente nueva 
de diálogo mundial. Al hacerlo, éramos conscientes de que solo una pequeña minoría de los aliados participaría 
efectivamente en esta asamblea, lo que equivalía a una especie de sabotaje de la dinámica colectiva en favor de 
un encuentro de naturaleza radicalmente nueva, cuyo valor resultaría de   e de su formato, sus conclusiones y 
sus consecuencias.

La Fundación elaboró entonces el concepto, la filosofía y los métodos de la Asamblea Mundial: un encuentro de 
diez  días  en  Lille,  Francia,  con  400  participantes  representativos  de  la  diversidad  sociocultural  y 
socioprofesional  del  mundo.  Para  garantizar  esta  representatividad,  establecimos  normas  de  cuotas  de 
participantes por región del mundo, en función del peso relativo de la población de cada una de ellas, y cuotas 
de representación de los diferentes ámbitos socioprofesionales. Esta Asamblea, en la que los chinos y los indios 
representaban por sí solos el 25 % del total de participantes y en la que los responsables militares se codeaban 
con líderes espirituales o dirigentes campesinos, constituyó un acontecimiento verdaderamente increíble, que 
marcó a todos los que lo vivieron, sin duda más allá de lo que habíamos imaginado. Por primera vez y de forma  
muy tangible, «el mundo entero estaba allí». 

La Asamblea tuvo que movilizar, además de a los participantes, a cientos de voluntarios para acompañarlos en 
los  talleres  y  garantizar  la  traducción  simultánea  a  35  idiomas.  Habíamos  diseñado  el  método  de  trabajo 
inspirándonos en todos los conocimientos metodológicos de la Fundación, de manera que cada taller diera lugar 
a una síntesis que pusiera de relieve las aportaciones de los diferentes participantes y que los conocimientos 
adquiridos cada día alimentaran el trabajo del día siguiente. Fue un ejercicio de equilibrio en el que, en varias 
ocasiones, estuvimos a punto de sucumbir a la complejidad del sistema que habíamos inventado, pero que, 
gracias a la multiplicidad de los trabajos del taller, constituyó una base formidable para extraer conclusiones, 
garantizando la trazabilidad entre las contribuciones  de cada uno y las conclusiones generales. Vincent Calame 

9



desarrolló en esta ocasión una primera versión del software Desmodo, que se utilizó a menudo posteriormente  
para elaborar  de forma transparente las conclusiones de grandes encuentros organizados en múltiples talleres, 
lo cual es una condición indispensable para que todos los participantes desempeñen un papel activo.

La Agenda del sigloXXI

El gran reto de la Asamblea, su razón de ser, era saber si de esos miles de intercambios, de esas decenas de  
cuadernos de propuestas, podían extraerse prioridades comunes para la acción. El aprovechamiento, durante 
los meses posteriores a la Asamblea, de todo este material permitió dar una respuesta positiva a esta pregunta. 
Sí, a pesar de, o gracias a, la diversidad de horizontes geoculturales, socioprofesionales y de intereses de los 
aliados, se ha elaborado una Agenda del sigloXXI. Y esa es la buena noticia: podemos actuar juntos para afrontar 
nuestros  retos  comunes.  La  Agenda  debe  entenderse  en  su  sentido  literal:  las  transformaciones  que  es 
imperativo emprender. La segunda buena noticia es que estos retos comunes son limitados en número, lo que 
permite centrarse en un pequeño número de acciones: la Agenda sienta las bases de una estrategia de cambio 
para el mundo. Por otro lado, la mala noticia, que explica la dificultad que se ha encontrado durante varias 
décadas para ponerla en práctica, es que cada uno de estos retos implica transformaciones radicales en nuestra 
forma de pensar y actuar. La Agenda no se reduce a los debates y las luchas colectivas de siglos pasados. Se trata 
de un cambio de era. Se hace hincapié en la relación entre las escalas, desde lo local a lo global, entre los  
entornos, entre las cuestiones. 

Cuatro retos interrelacionados estructuran la Agenda. En primer lugar, una base ética común, la responsabilidad, 
que  vincula  los  actos  con  los  valores,  los  comportamientos  individuales  y  las  normas  jurídicas,  y  que  se 
manifiesta a través de comportamientos concretos: la responsabilidad solo se revela a través de la forma en que 
se ejerce.  En segundo lugar,  una revolución de la gobernanza,  es decir,  de las modalidades de gestión de la 
sociedad, para asumir las relaciones, organizar las cooperaciones, combinar la doble exigencia de coherencia y 
autonomía, de unidad y diversidad a todas las escalas, desde la local hasta la mundial. En tercer lugar,  una 
transformación radical de nuestros modelos económicos para conciliar el bienestar de todos y los límites de la 
biosfera. Por último,  el surgimiento de una comunidad mundial, del sentimiento vivido de una comunidad de 
destino, sin el cual seremos incapaces de gestionar las interdependencias irreversibles entre las sociedades y 
entre la humanidad y la biosfera.

Tercera etapa: la Fundación se pone al servicio de los retos del siglo XXI. 2003-2014

El segundo período sabático permite definir la nueva estrategia de la Fundación

La elaboración de la Agenda fue el primer paso del segundo año sabático, en 2002-2003. Era necesario asimilar 
colectivamente todo lo que había sucedido en los últimos diez años y extraer las consecuencias.

 Durante la última década del siglo XX, el contexto mundial había cambiado profundamente: la caída de la  
Unión Soviética había permitido soñar con una armonía mundial que pronto se vio desmentida por los hechos; 
Asia, y en particular China, se habían convertido en los polos más dinámicos de la evolución del mundo, lo que 
confirmaba  nuestra  intuición  de  que  nada  sería  posible  sin  entablar  un  diálogo  con  los  nuevos  gigantes 
emergentes; la ilusión del «fin de la historia», con el triunfo de los modelos democráticos y de la economía de 
mercado,  se  disipó  rápidamente;  los  intentos  de  imponer  la  democracia  por  la  fuerza  o  por  la  seducción 
fracasaron; la globalización de los mercados no permitió unir a las sociedades ni garantizar la gestión de las 
interdependencias  entre  la  humanidad  y  la  biosfera;  la  afirmación  del  carácter  universal  de  los  derechos 
humanos se cuestionaba y no garantizaba la cohesión de las sociedades; el islam político se afirmaba y los 
atentados de Nueva York en septiembre de 2001 inauguraban la era del  terrorismo globalizado;  el  cambio 
climático,  reconocido  ya  como  una  amenaza  común,  tenía  dificultades  para  dar  lugar  a  estrategias 
internacionales a la altura del desafío. Todos estos ejemplos ilustran, de manera implícita, la urgencia de esta  
Agenda, cuyo contenido acabábamos de explicar.

Para  el  Consejo  de  Fundación,  la  Agenda  constituía,  evidentemente,  nuestro  nuevo  horizonte:  las  propias 
modalidades de su aparición la convertían en una obligación apremiante. Pero ¿cómo pasar de una forma de  
estructuración de nuestra acción a otra,  cómo asumir las relaciones entre las acciones cuya necesidad nos 
recordaba  la  Agenda,  con  qué  socios,  antiguos  y  nuevos,  llevar  a  cabo  esta  ambición  tan  alejada  de  la 
estructuración  de  los  debates  políticos  y  las  fuerzas  sociales?  El  período  sabático  se  dedicó  a  encontrar  
respuestas a todas estas preguntas.

10



La Agenda, sin dejar obsoletos los temas que en 1991 habían estructurado nuestros siete programas, invitaba a 
situarlos en una nueva perspectiva, más global, en la que los cuatro retos identificados en la Agenda serían el 
cemento. La afirmación de los estrechos vínculos entre los cuatro retos ya no permitía estructurar la acción y la  
organización de la Fundación a partir de  programas temáticos, que eran los que  hasta entonces habían dado 
autonomía a los equipos que los animaban. Por lo tanto, era necesario inventar otra forma de organización que 
asumiera los vínculos entre todas las acciones de la fundación sin conducir a un modo de funcionamiento 
centralizado. Ni el respeto por las aspiraciones de los diferentes miembros del equipo ni la fidelidad a nuestros  
socios  históricos  podían  desviarnos  de  nuestras  nuevas  prioridades  estratégicas.  Las  fundaciones  son,  por 
excelencia,  instituciones  no  democráticas,  ya  que  su  estrategia  no  depende  ni  de  los  votantes,  ni  de  los 
accionistas, ni de los afiliados, ni de las exigencias de los clientes. Era el momento de dar forma a esta otra 
filantropía que asume servir lo mejor posible a los objetivos de interés general que la trascienden. 

La  principal  incertidumbre  se  refería  a  nuestras  futuras  colaboraciones,  ya  que  la  gran  mayoría  de  las 
organizaciones de la sociedad civil, las empresas y las instituciones públicas seguían siendo herederas del «viejo 
mundo». Sentíamos que, en muchos casos, tendríamos que inventar nuevos socios, apoyándonos en los socios 
de  la  etapa anterior  si  estaban dispuestos  a  embarcarse  con nosotros  en esta  nueva aventura.  Una de las 
soluciones encontradas fue fomentar el deseo de autonomía de los directivos más experimentados del equipo, 
ofreciéndoles la posibilidad de crear su propia estructura para convertirse en nuestros  socios. Así nacieron el 
IRG (Instituto de Investigación y Debate sobre la Gobernanza), el IRE (Iniciativa para Repensar la Economía) y el 
FNGM (Foro para una Nueva Gobernanza Mundial). Le seguirán otras creaciones, en general en la línea de los 
trabajos realizados conjuntamente en el marco de la Alianza. Esta fue la fuerza y la debilidad de esta nueva 
etapa:  logramos inventar nuevas formas de hacer las  cosas,  pero,  a  cambio,  muchos de los  nuevos socios, 
creados desde cero para inscribirse en la Agenda y la nueva estrategia de la Fundación, dependerán de forma 
duradera de nuestra financiación.

Una de las preguntas planteadas al Consejo se refería al futuro de la Alianza. La elección realizada para la 
Asamblea  Mundial  de  Ciudadanos  ya  anticipaba  la  respuesta:  no  habíamos  querido  convertirla  en  una 
Asamblea General de aliados y la mayoría de ellos no habían podido participar debido a las cuotas que nos  
habíamos impuesto. Como era de esperar, se había roto la dinámica. En 2003, el Consejo tuvo que decidir entre 
tres hipótesis: poner fin a nuestro apoyo; transformar la Alianza en una institución dotada de estatutos clásicos 
y llamada a convertirse en uno de nuestros socios; crear a partir de la Alianza múltiples alianzas, cada una de 
las cuales persiguiera uno de los objetivos de la Agenda, pero manteniendo las características que habíamos 
inventado para las alianzas, en particular la posibilidad de participar en ellas con una intensidad variable. Se 
optó por la tercera opción.

El  Consejo  de  Fundación  también  se  preguntaba  cuál  podría  ser  nuestra  aportación  intelectual  a  esta 
innovadora  agenda.  Al  final  del  período  sabático,  señaló  que  ya  habíamos  realizado  contribuciones 
significativas a tres de los cuatro retos: el proyecto de Carta de las Responsabilidades Humanas, cuya versión 
provisional había sido aprobada por la Asamblea Mundial; los cuadernos de propuestas sobre la gobernanza, 
desde lo local hasta lo global; el propio método de la Alianza para construir una comunidad de destino. Quedaba 
un reto «huérfano», el de la renovación del pensamiento económico, y para afrontarlo creamos la Iniciativa 
para repensar la economía. De este modo, la Fundación ya no se posicionaba únicamente como un apoyo a las  
dinámicas externas, sino que se convertía ella misma en un actor directo de la implementación de la Agenda.

Por último, para conciliar nuestra exigencia de coherencia en el conjunto de la acción con una descentralización 
de las iniciativas, tuvimos que innovar de nuevo en los métodos de trabajo, situando cada acción apoyada en un  
marco de referencia de cuatro dimensiones: «dónde», «con quién», «sobre qué » y «cómo», lo que permitía a 
cada miembro del equipo y a cada socio identificar claramente otras acciones que se solapaban con algunas de 
estas dimensiones para establecer la cooperación entre ellas. Hay que reconocer que era esperar mucho de cada 
uno . No todo salió bien, pero este método fue muy beneficioso en la elaboración de los presupuestos de la 
Fundación, que pasaron a ser bienales para afirmar la continuidad de la acción. A partir de entonces, cada uno  
de ellos fue una oportunidad para hacer balance de los avances en una estrategia decididamente global. Al igual 
que  en  el  caso  de  la  propia  Alianza,  la  amplitud  de  los  objetivos  podía  parecer  desmesurada,  pero  nos 
proporcionó una formidable brújula. Es tan cierto que el presupuesto de 2004-2005, el primero de esta tercera 
etapa, prefiguró lo que sería la acción de la Fundación durante los diez años siguientes. Nos limitaremos a 
mencionar algunos episodios especialmente significativos, cada uno de los cuales corresponde a uno de los 
cuatro retos.

11



Renovar el diálogo entre las sociedades y construir una comunidad de destino: el Foro China 
Europa

Nos guste o no la civilización y el régimen político chino, el mundo no se hará sin China y debemos aprender a 
dialogar con ella y a afrontar los retos comunes. Fortalecida por esta firme convicción, la Fundación, a partir de  
1992, muy poco después de los acontecimientos de Tiananmen, que contribuyeron a abrir los ojos de quienes 
veían en la China maoísta un modelo para el  mundo, estableció relaciones con socios chinos,  las cuales se 
diversificaron y densificaron progresivamente, en particular con el desarrollo de la Alianza, de modo que en 
2003 varios programas de la Fundación contaban con socios en China, lo que demuestra la fecundidad de estos 
intercambios. Hay que decir que en aquella época nos beneficiamos de dos circunstancias excepcionales: en 
primer lugar, el comienzo del sigloXXI, hasta la llegada al poder de Xi Jiping, fue un período de apertura como los 
que China conoce de forma episódica, lo que hizo posibles intercambios interpersonales bastante libres; en 
segundo  lugar,  la  mayoría  de  los  cuadros  de  esta  nueva  China  habían  formado  parte  de  las  primeras 
generaciones que tuvieron acceso a la universidad tras su reapertura tras la Revolución Cultural, lo que creó un 
sorprendente «efecto red» que hizo posibles contactos de alto nivel y en numerosos ámbitos, inimaginables en 
otros tiempos.

A principios de 2003 se celebró en Pekín una reunión para hacer balance de diez años de cooperación, en la que  
se puso de manifiesto la  posibilidad de salir  del  aislamiento por programas para abrir  numerosas vías  de  
cooperación para el futuro. Pero fue un acontecimiento fortuito el que tuvo un efecto federador: el deseo de 
China de comprender mejor la Unión Europea en un momento de su historia en el que debía integrar múltiples 
componentes,  Hong  Kong,  Macao,  el  Tíbet  y,  en  el  futuro,  Taẅan,  respetando  su  diversidad,  y  veía  en  la  
construcción  europea  un  posible  modelo  de  integración.  En  respuesta  a  esta  expectativa,  la  Fundación 
coorganizó en 2005, junto con la Universidad de Diplomacia China y la Asociación de Intelectuales Chinos en 
Europa, un coloquio en el que se presentó la construcción europea, vista desde diversos ángulos, a un público 
chino especialmente atento. La credibilidad de la Fundación se debe al hecho de que, gracias a su labor anterior 
y a los contactos de confianza establecidos en diferentes ámbitos, ha podido reunir en Nansha, en el sur de 
China, a los principales actores de la construcción europea. Esto entusiasmó al público chino, que sabía que no 
tenía dificultades para establecer contactos universitarios o diplomáticos, pero que era incapaz de atraer a estos 
actores históricos.

Este  primer  éxito  nos  llevó  a  darle  continuidad con la  creación de  un Foro  China-Europa que encarna la 
posibilidad de renovar en profundidad las relaciones entre sociedades. La experiencia de la Alianza sirvió de 
base para este Foro, con modalidades de diálogo descentralizadas que permiten a chinos y europeos confrontar 
sus puntos de vista y sus soluc2.00 cmiones sobre un gran número de temas de interés común, para luego 
extraer las grandes perspectivas en sesiones plenarias.  Un método de trabajo que, a primera vista,  parecía 
incompatible con el sistema político chino y que suscitó inicialmente mucho escepticismo por parte europea,  
donde  se  dudaba  de  que  los  interlocutores  chinos  pudieran  expresar  otra  cosa  que  la  visión  del  Partido 
Comunista, pero que, a fuerza de obstinación, superó todos estos obstáculos.

El segundo Foro se celebró en Europa en 2007,  con 45 talleres repartidos por diferentes países europeos y  
sesiones plenarias en Bruselas, y el tercero, aún más improbable, en China en 2010, con 56 talleres repartidos 
por toda China y sesiones plenarias en Hong Kong. Estos foros demostraron, con el caso chino a priori más 
difícil,  que era posible otro diálogo entre sociedades y sustituían la oposición clásica «nosotros frente a los 
demás» un enfoque mucho más sutil en el que las divergencias internas de cada continente equivalían a las 
divergencias entre chinos por un lado y europeos por otro, y que era posible extraer de estos diálogos una 
declaración clara de los retos que debían afrontarse conjuntamente.

Estos foros también sirvieron para revelar la miopía heredada del pasado: muy bien cubiertos por los medios de 
comunicación chinos,  fueron magníficamente ignorados por los medios europeos que, al  no comprender la 
naturaleza  del  formidable  surgimiento  de  China  en  la  escena  mundial,  aún  imbuidos  de  la  superioridad 
europea, no veían lo que Europa podía aprender de China. Un error histórico fatal que nos ha hecho ignorar la 
riqueza de este diálogo y explica que, en tan pocos años, China haya pasado, a los ojos de los europeos, de ser la  
fábrica del mundo, aprovechando únicamente el bajo coste de su mano de obra, a ser un rival estratégico de  
Europa, superándola en muchos ámbitos. Pero la historia no se repite...

El Foro se quedó en su tercera edición de 2010. Era demasiado grande para recaer principalmente sobre los 
hombros  de  nuestra  pequeña  fundación  y  la  incapacidad  administrativa  para  obtener  una  financiación 
sustancial, en particular por parte de la Comisión Europea, comprometió irremediablemente su continuidad. 
¿Habría continuado su andadura con el repliegue de China sobre sí misma a partir de 2012? ¿Habría seguido 

12



siendo tan intenso el deseo de intercambio por parte de China en el momento en que este país se convirtió en la  
primera potencia mundial? Nadie puede saberlo. Pero queda un logro formidable: la demostración de que, con 
los medios limitados de que disponemos, pero con credibilidad y métodos bien rodados, una pequeña fundación 
es capaz de reinventar las relaciones entre sociedades.

Crear alianzas ciudadanas internacionales

La  vía  colegiada  de  la  Alianza  nos  había  enseñado  dos  cosas:  a  pesar  de  la  globalización  de  las 
interdependencias, las redes socioprofesionales intercontinentales siguen siendo la excepción; y, cuando existen 
redes,  a  menudo  tienen  un  objetivo  corporativista.  Con  la  Declaración  Universal  de  Responsabilidades 
Humanas,  expresión  que  sustituyó  a  la  Carta,  proponíamos  una  perspectiva  totalmente  nueva:  hacer  del 
ejercicio de la responsabilidad por parte de cada medio socioprofesional la base del contrato social con el resto de 
la sociedad.   Y propusimos que el modelo de organización fuera el de las alianzas, sabiendo que era poco 
probable, e incluso poco deseable, apostar por las estructuras asociativas clásicas, inseparables de un enfoque 
más corporativista. De ahí la expresión genérica propuesta de «alianza ciudadana», en la que el calificativo 
«ciudadana» remite a la idea de lugar en la ciudad y, por tanto, a la del contrato social. Pero, por supuesto, se 
trataba  solo  de  una  referencia  general  y,  en  la  práctica,  cada  una  de  estas  alianzas  ciudadanas  tenía  sus 
particularidades y se trataba de aventuras específicas, de soluciones a medida, que partían en general de la  
iniciativa de los colegios de las alianzas.

Así fue como surgieron sucesivamente trece alianzas ciudadanas. Su simple enumeración da una idea de la 
ambición y el centro de gravedad de cada una de ellas: la alianza internacional de habitantes, creada al  termine 
de  la  primera asamblea  mundial  de  habitantes  de  barrios  populares  de  las  ciudades,  coorganizada por  la 
Fundación en México en 2001;  la alianza de periodistas  que, tras unos comienzos prometedores, vio cómo se 
reducía su horizonte geográfico, pero su objetivo, la ética de los periodistas y el ejercicio responsable de la  
profesión, perduró; una efímera alianza de juristas que se topó con la dificultad, en este ámbito acostumbrado a 
tratar de la responsabilidad de los demás, de reflexionar sobre su propia responsabilidad en la sociedad; una 
alianza de universitarios,  concebida como continuación del informe que Edgar Morin había preparado en el 
marco de la Alianza sobre la Universidad del siglo XXI, que enunciaba las condiciones para que una universidad 
asumiera su responsabilidad ante la sociedad; una formidable e inesperada  alianza de jóvenes  iniciada por 
nuestra aliada brasileña Rachel Trajber, quien, durante el primer mandato del presidente Lula, inventó nuevos 
métodos de diálogo entre los jóvenes sobre sus responsabilidades, métodos que, con el apoyo de la Fundación,  
se  extendieron  al  mundo  con  el  primer  encuentro  mundial  de  jóvenes  «Vamos  a  cuidar  el  planeta»,  con 
prolongaciones  en  los  años  siguientes,  especialmente  en  Europa;  una  alianza  internacional  sobre  la 
responsabilidad de los ejecutivos, IRESCA, iniciada en Francia con el  apoyo activo de la CFDT, pero que luego 
decayó debido a la dificultad de los ejecutivos para hablar claramente de los dilemas concretos a los que se  
enfrentan; una  alianza igualmente inesperada  de militares por la paz, impulsada por Manfred Rosenberger, 
heredera del programa El arte de la paz, que dio lugar a notables diálogos entre responsables militares de 
diferentes países sobre la ética de los militares, con el punto culminante de la presentación de la Declaración 
Universal  de Responsabilidades Humanas durante el  centenario de la Escuela de Guerra de Colombia;  una 
alianza  de Ciencias  ciudadanas  de  científicos  conscientes  del  agotamiento  del  discurso  heredado  de  la 
Ilustración sobre el carácter automáticamente positivo y liberador de la investigación científica y que enuncia 
las  condiciones  para  una  investigación  científica  responsable;  una  alianza  de  editores  independientes, 
preocupados  por  mantener  y  desarrollar  la  «bibliodiversidad»  en  el  contexto  de  la  concentración  de  las 
empresas editoriales; una alianza de campesinos y pescadores artesanales, que prolonga las redes creadas por el 
programa «Agricultura campesina y globalización», APM,  espacio de reflexión colectiva que ha dado lugar a 
dinámicas duraderas como la red «semillas campesinas» o la asociación AGTER dedicada a la mejora de la 
gobernanza de la tierra, el agua y los recursos naturales; cuatro intentos  infructuosos de suscitar un debate 
sobre su responsabilidad por parte de  las grandes empresas, los filántropos,  las  instituciones financieras y los 
responsables religiosos.

La magnitud de la ambición puede hacer sonreír cuando se compara con los medios muy limitados que la 
Fundación podía dedicar a cada una de estas iniciativas. Sobre todo porque ningún ámbito sitúa sus propias  
responsabilidades en el centro de su reflexión. Solo las alianzas o dinámicas a las que la Fundación decidió  
prestar  un  apoyo  duradero  pudieron  seguir  adelante,  y  rara  vez  con  una  perspectiva  mundial.  Pero  es 
precisamente la diversidad de estos intentos lo que los hace tan valiosos:  frente a un mundo que tiende a 
oponer «los buenos» y «los malos», hemos mantenido la idea de que, por el contrario, se debe invitar a cada 
ámbito a evolucionar y que es esta participación de los diferentes ámbitos en un mundo habitable, en el que 
cada  uno  asume su  parte  de  responsabilidad,  lo  que  hay  que  seguir  estimulando.  Nuestra  dificultad  para 

13



suscitar intercambios entre fundaciones sobre nuestras responsabilidades no es más que un ejemplo de la 
magnitud de las transformaciones indispensables.

La otra lección importante ha sido la importancia de aprovechar los momentos privilegiados, de identificar a los 
actores que en esos momentos pueden hacer que las cosas cambien. Este ha sido el caso de las universidades, los 
jóvenes y los militares. Aprovechando estas oportunidades, pudimos provocar en cada ocasión acontecimientos 
que, aunque no tuvieron consecuencias eternas, dejaron una huella duradera, como tantos puntos de apoyo 
para rebotar cuando se presenten nuevas circunstancias favorables.

Poner la responsabilidad en el centro de la vida de las sociedades y del derecho

A lo largo del trabajo de la Alianza, nos distanciamos de la Carta de la Tierra, pero mantuvimos la ambición 
original de Maurice Strong: la elaboración de un «tercer pilar» de la comunidad internacional, a la altura de la 
Declaración Universal de los Derechos Humanos. Pero para ello era necesario llegar a un texto que satisfaciera 
una doble exigencia: ser a la vez una referencia ética individual y la base de las conductas colectivas y los  
sistemas jurídicos, y encontrar eco en todas las sociedades. En el momento de la Asamblea Mundial, todavía 
estábamos a medio camino y el texto adoptado en esa ocasión era, evidentemente, solo un paso más. 

Las Alianzas Ciudadanas de las que acabamos de hablar constituían una prueba de pertinencia en una gran 
diversidad de entornos. Quedaba  por someter el texto a la prueba de la traducción a más de veinticinco idiomas 
y,  por  otra  parte,  llegar  a  un texto  breve  que pudiera  servir  de  base  para  un futuro  derecho mundial.  A 
continuación, había que buscar las condiciones en las que dicho texto pudiera ocupar efectivamente su lugar en 
las negociaciones internacionales. Podemos medir la ambición si recordamos que la Declaración Universal de 
los Derechos Humanos, aunque surgida de la cultura occidental y beneficiándose de su hegemonía, tardó siglos 
en  imponerse.  El  Consejo  de  Fundación  era  muy  consciente  de  ello  en  2003  cuando  decidió  avanzar  con 
pragmatismo, paso a paso. 

Además, la experiencia nos había enseñado que la comunidad de jefes de Estado reunidos en la ONU sería sin 
duda la última en adoptar un tercer pilar y que, por lo tanto, sin descuidar las posibles oportunidades, era 
necesario  avanzar  en  varias  direcciones:  los  círculos  profesionales,  la  aplicación  de  los  principios  de 
responsabilidad a múltiples ámbitos de la actividad humana y el diálogo con los profesionales del derecho.

En 2011, llegó el momento de redactar un breve texto de síntesis que pudiera constituir el famoso «tercer pilar».  
Se  trataba  de  la  Declaración  Universal  de  las  Responsabilidades  Humanas,  cuyo  título  y  estilo  asumen 
plenamente el  paralelismo con la Declaración Universal de los Derechos Humanos.  Quedaba por ponerla a 
prueba. Entre los múltiples esfuerzos realizados, cabe destacar dos: el compromiso de entablar un diálogo con 
las autoridades políticas con motivo de la preparación de la Cumbre de Río de 2012, vigésimo aniversario de la 
Cumbre de la Tierra de 1992, y la introducción de estas reflexiones en el mundo jurídico. En ambos casos, la  
tarea  parecía  fuera  del  alcance  de  una  pequeña  fundación,  pero,  al  igual  que  en  el  caso  de  las  alianzas  
ciudadanas, nos beneficiamos de la credibilidad y los contactos adquiridos en numerosos ámbitos gracias al 
trabajo y los métodos de la Alianza.

En lo que respecta al mundo político, fue esencial la complicidad establecida con Michel Rocard, antiguo primer 
ministro francés,  que gozaba de un gran prestigio internacional y que,  por su parte,  había promovido una 
Declaración de Interdependencia que presentaba grandes similitudes con nuestro proyecto de Declaración. Con 
él pudimos dialogar al más alto nivel con el Gobierno brasileño, anfitrión de la Cumbre, y despertar su interés. A 
continuación, gracias a esta buena acogida, organizamos, junto con Edith Sizoo, animadora del proceso, una gira 
por Asia (India, Filipinas, Malasia e Indonesia), logrando, gracias a nuestro esfuerzo por hacer de la Asamblea 
Mundial un verdadero reflejo de la diversidad del mundo, reunirnos en cada caso con actores clave al más alto  
nivel del Estado. Las cosas no estaban maduras para conseguir que la «comunidad internacional» incluyera en 
la agenda de la Cumbre este proyecto de Declaración, pero se demostró la posibilidad, mediante un enfoque 
riguroso y obstinado, de jugar en la liga de los grandes.

La misma observación se aplica al mundo jurídico: la rigurosidad del proceso de elaboración de la Declaración y 
la comprobación de su interés en el seno de las Alianzas Ciudadanas permitieron entablar intercambios con 
especialistas en derecho internacional en la India, Brasil y Francia. Nuestra gran aliada en este esfuerzo fue 
Mireille  Delmas Marty,  jurista de renombre internacional,  profesora del  Collège de France,  profundamente 
convencida de la capacidad del derecho para reinventarse a sí mismo con el fin de responder a nuevos retos. De  
ahí  surgieron  dos  fructíferas  colaboraciones  con  el  Collège  de  France:  el  proceso  «tomarse  en  serio  la 
responsabilidad»,  impulsado  por  otro  jurista  unánimemente  respetado,  Alain  Supiot,  que  situaba  la 
metamorfosis de la responsabilidad en el centro de la evolución jurídica; y el trabajo internacional impulsado 
por Mireille Delmas Marty, que fue su última iniciativa antes de su fallecimiento, dedicado a la posible aparición 

14



de fundamentos comunes para un derecho mundial, que dio lugar en 2022 al libro «Sur les chemins d'un Jus 
commune universalisable»  (Hacia  un derecho común universalizable).  En  nombre de  la  Fundación,  Pierre 
Calame  publicó  ese  mismo  año  una  síntesis  de  nuestras  reflexiones  en  el  libro  «Métamorphoses  de  la 
responsabilité et  contrat social» (Metamorfosis de la responsabilidad y el  contrato social).  De este modo, la  
Fundación pudo demostrar que su diálogo con diferentes pueblos y entornos del mundo le había permitido 
sentar unas bases éticas sólidas para el siglo XXI.

Promover una revolución de la gobernanza

Tras las nuevas relaciones entre sociedades y la base de valores comunes, esta fue la tercera transformación 
identificada en la Agenda del siglo XXI. El programa «Estado y sociedad», lanzado en 1991, permitió avanzar, 
multiplicar las observaciones y los diálogos sobre la crisis de la acción pública,  revelando también en este  
ámbito la imposibilidad de seguir con una filosofía de gestión pública heredada de siglos pasados y elaborada 
para responder a una sociedad muy alejada de los retos que se planteaban a las puertas del siglo XXI. Desde el 
papel  de  los  territorios  hasta  los  fundamentos  de  una  gobernanza  mundial,  los  trabajos  de  la  Alianza 
permitieron establecer principios generales de gobernanza, explicados en el libro «La democracia en pedazos, 
por una revolución de la gobernanza», publicado en 2003. Al inicio de la nueva etapa de la Fundación, el reto no 
era, por tanto, elaborar una doctrina, sino confrontar la doctrina a la que habíamos llegado con otras corrientes  
de pensamiento y poner a prueba su pertinencia en diferentes contextos políticos y culturales. Esto se llevó a 
cabo a través de tres dispositivos: la creación de un Instituto de Investigación y Debate sobre la Refundación de 
la  Gobernanza (IRG);  un Foro Latinoamericano sobre Gobernanza (FLAG);  y  una Alianza para Refundar la 
Gobernanza en África (ARGA). Esto fue posible gracias a la movilización del capital intelectual de la Fundación 
—los principios de gobernanza puestos sobre la mesa—, de su capital social —las relaciones tejidas en diferentes 
partes  del  mundo— y de su capital  metodológico —en particular,  las  herramientas que permiten recopilar  
experiencias concretas y extraer de ellas lecciones generales—.

Una vez más, cabía preguntarse con razón cuál podía ser el valor añadido de una pequeña fundación frente a 
las poderosas redes universitarias de ciencias políticas o frente a realidades tan complejas como las de América 
Latina o África. Sin embargo, este valor añadido resultó ser muy real. En cada uno de los casos, fue el resultado 
de una sutil alquimia, basada en la complicidad entre la Fundación y los promotores de cada una de las tres 
iniciativas. Esta fue la fuerza y las limitaciones de nuestro enfoque. Se basó en los vínculos personales del 
equipo de la Fundación con sus animadores, lo que permitió en todo momento combinar las ventajas y las 
aportaciones  de  ambas  partes,  ya  que  la  Fundación  no  solo  financiaba  los  trabajos,  sino  que  también 
participaba en la reflexión. Esta fue también la debilidad de estas iniciativas: la dificultad de tomar el relevo, 
tanto por parte de la Fundación como de sus socios, ante el envejecimiento de unos y otros.

El  IRG,  dirigido  por  Michel  Sauquet,  fue  capaz  de  encontrar  su  lugar,  incluso  en  el  mundo  académico,  
fomentando los intercambios internacionales sobre gobernanza. El  equilibrio era sutil  entre la voluntad de 
valorizar la  escuela de pensamiento sobre la  gobernanza en la  que se había convertido la  Fundación y la 
preocupación  por  crear  un  espacio  de  debate  ampliamente  abierto  a  otras  aportaciones.  Se  encontró  ese 
equilibrio, lo que permitió publicar en varios idiomas las reflexiones llevadas a cabo en común. El IRG supo 
crear nuevos procesos de diálogo que ponían de relieve la noción de «pluralismo jurídico», especialmente en los 
antiguos países colonizados, donde los modelos estatales heredados del colonizador se imponían a la sociedad, y 
situaban el concepto de «legitimidad de la gobernanza», demasiado a menudo confundido con su legalidad, en 
el centro de las reflexiones internacionales.

El  FLAG,  dirigido  por  Claire  Launay,  ha  brindado  múltiples  oportunidades  para  presentar  a  los  actores 
latinoamericanos los elementos de la doctrina de la Fundación sobre la gobernanza y confrontarlos con sus 
propios enfoques,  en Colombia,  Ecuador,  Bolivia y Perú.  Lo que llama la atención aquí también es que un 
enfoque que podría haberse interpretado como una voluntad neocolonial de dar lecciones a los demás fue 
siempre bien recibido, precisamente porque las lecciones que impartía la Fundación eran fruto de intercambios 
internacionales respetuosos con la diversidad de las tradiciones culturales. En cierto modo, la Fundación no 
hacía más que restituir los frutos de un trabajo de síntesis alimentado por las experiencias de unos y otros, y así 
es como se apreció su contribución.

En cuanto a la ARGA, dirigida por un antiguo socio de la Fundación, Ousmane Sy, de gran reputación en el Sahel 
por haber llevado a cabo con éxito la descentralización en Malí, llegó en el momento oportuno. Francia, Europa 
y  las  instituciones  internacionales,  con su eterno complejo  de superioridad,  querían imponer en África  su 
modelo de democracia multipartidista y, en lo que respecta a las instituciones internacionales, sus «principios 
de buena gobernanza», sin tener en cuenta las realidades, tradiciones y competencias africanas en materia de 
gestión de las sociedades.  Sin embargo,  para los promotores de esta Alianza,  el  reto no era modernizar la 

15



gobernanza  en  África  imponiendo  de  nuevo  modelos  importados,  sino  refundar  la  gobernanza  africana 
mediante un diálogo entre iguales entre los modos de gestión propios de África y las aportaciones del exterior. Si 
bien la extensión de la iniciativa a toda África fue solo episódica, dados los medios disponibles, la ARGA se ganó 
el respeto de los actores por su enfoque y sus métodos —en particular, la recopilación de experiencias— y se 
convirtió  durante  varios  años  en  una  referencia  ineludible  de  la  reflexión  africana  sobre  la  gobernanza, 
reconocida tanto por los gobiernos como por la sociedad civil o los socios externos, en particular los europeos. 
Puede parecer presuntuoso hablar del  legado intelectual  y  político de la  ARGA en un momento en que se 
multiplican los movimientos islamistas y los golpes de Estado militares en el Sahel, pero, al igual que todas las 
acciones apoyadas por la Fundación, su trabajo ha sido sólidamente documentado y sigue siendo una referencia 
importante para el futuro. Esto se refleja en el hecho de que la idea de «refundar» la gobernanza africana se ha 
extendido por todas partes. Sin embargo, los trabajos de la ARGA son los únicos que sientan las bases para ello.

Repensar la economía

Era el cuarto y último cambio mencionado en la Agenda del sigloXXI. A diferencia de la gobernanza y la ética, en 
2003 no disponíamos de ningún texto doctrinal que pudiera servir de base para una estrategia de diálogo y 
difusión. Procedimos en dos etapas. En primer lugar, como continuación del programa que pasó a denominarse 
«por  una  socioeconomía  solidaria»  y  bajo  el  impulso  de  su  impulsor,  Philippe  Amouroux,  exploramos  la 
posibilidad de convertirlo en una alternativa global al modelo económico dominante. De hecho, fue así como 
conseguimos incluir las alternativas económicas en la agenda de los Foros Sociales Mundiales, demostrando que 
no bastaba con abogar por la «desglobalización» para disponer de una alternativa real. Este enfoque contribuyó 
a la internacionalización de las reflexiones sobre la economía solidaria y, en particular, a su desarrollo en Asia 
gracias a nuestros aliados, lo que supuso un resultado duradero. El proceso intelectual seguido, muy colectivo, 
tuvo el gran mérito de valorizar el gran número de cuadernos de propuestas redactados para la Asamblea 
Mundial,  extrayendo  de  ellos  cuestiones  comunes  que,  veinte  años  después,  conservan  todo  su  valor:  el 
territorio como espacio de integración de las iniciativas de economía solidaria, la articulación de los niveles de 
intercambio de lo local a lo global en una perspectiva de subsidiariedad activa o la responsabilidad social de los 
actores económicos. Por el contrario, el enfoque que partía de una economía «desde abajo» no logró proponer 
un modelo general. La cohesión del colectivo formado en torno a Philippe Amouroux también indujo sus límites 
al cerrarse en sí mismo, y  el fallecimiento prematuro de Philippe, que aseguraba el vínculo con las demás 
iniciativas de la Fundación, sobre la gobernanza o la responsabilidad, aceleró este repliegue.

Esto nos llevó a retomar la ambición sobre otra base, explorando la viabilidad de una «iniciativa internacional 
para repensar la economía», IRE. ¡Nada menos que eso! Hay que reconocer que nos temblaron un poco las 
piernas al lanzarnos a ello. Pierre Calame, con la ayuda de Aurore Lalucq, actuó por encargo del Consejo y 
emprendió una revisión de todos los movimientos «heterodoxos» que cuestionaban el paradigma dominante en 
aquella época, el de la economía clásica. El balance también fue, como mínimo, matizado. Por un lado, debido a 
la dispersión de las iniciativas, cada heterodoxia actuaba sin conocer las demás; por otro, porque las críticas al  
modelo clásico, por muy fundadas que fueran, tampoco desembocaban en una visión global de una alternativa. 
Entonces decidimos volar con nuestras propias alas, aprovechando lo que en el fondo era nuestra especificidad:  
tener perspectivas más amplias que la mera economía y  partir de lo que había sido el núcleo de nuestras  
reflexiones desde el principio, las amenazas a la biosfera debido a un modelo económico que solo debía su  
supervivencia  a  una  huida  hacia  adelante  en  el  crecimiento.  Y  el  concepto  de  oeconomía,  adoptado 
conjuntamente por Pierre Calame y Aurore Lalucq , resumió estas dos especificidades. Oeconomía: es el término 
utilizado hasta 1750 para designar los modos de producción que, antes de la revolución industrial, debían tener 
en cuenta imperativamente los límites de los recursos locales y que había sido teorizado por el botánico Carl  
von Linné como el arte de garantizar el bienestar de toda la comunidad respetando los límites de los recursos. 
¡Exactamente  el  reto  del  sigloXXIpara  la  economía  mundial!  La  adopción  del  concepto  y  de  lo  que  hemos 
denominado el gran «retorno al futuro de la oeconomía» tuvo para nosotros otra ventaja formidable: convertía 
la economía no en una ciencia cerrada en sí misma, sino en una rama de la gobernanza, la que se ocupa del 
sistema de producción, intercambio y consumo, lo que nos remitía a un problema conocido: aplicar a esta rama 
particular de la actividad humana los principios generales que habíamos actualizado para la gobernanza. Por 
citar solo un ejemplo que tiene repercusiones hasta hoy, la gestión de los gases de efecto invernadero se rige por 
el principio de adecuación de los procedimientos e instrumentos de gobernanza al problema planteado... lo que 
no es el caso hoy en día y nos ha llevado a abogar por la transición ecológica con cuotas de emisión de gases de  
efecto invernadero iguales para todos. El libro «Essai sur l'oeconomie» (Ensayo sobre la oeconomía), publicado 
en 2009, desarrolla estas ideas y responde al deseo del Consejo de disponer de un documento de propuestas 
para cada uno de los cuatro retos de la Agenda.

16



Conclusión

No, nuestra pequeña fundación no ha logrado transformar el mundo y poner en práctica la Agenda del sigloXXI. 
¡Era de esperar! Concebida como una aventura humana colectiva en la que colaboraban estrechamente los 
miembros del Consejo de la Fundación, los del equipo permanente y cientos de socios, su fuerza  radicaba en los 
lazos de confianza tejidos a lo largo de los años y consolidados por una visión común. También tuvo sus límites:  
muchas de las iniciativas emprendidas, como todas las aventuras humanas, tuvieron un principio y un final, 
dependiendo estrechamente de la permanencia de los socios, a veces del desgaste, de las jubilaciones o incluso 
de fallecimientos prematuros. Muchas alianzas ciudadanas, por ejemplo, han vivido momentos de gloria en los 
que se lograron avances y períodos de estancamiento, incluso de retroceso, pero las huellas que han dejado han 
sido a menudo duraderas. 

Al  llevar a cabo lo que ella misma había denominado «el  deber de ambición de las fundaciones»,  nuestra 
aventura colectiva ha sabido abrir numerosas perspectivas nuevas y estar a la altura del reto que nosotros 
mismos habíamos identificado en el Llamamiento para los Estados Generales del Planeta: en un contexto de 
cambio de era, cuando los sistemas de pensamiento y las instituciones heredadas de la primera modernidad se 
revelan inadecuados para los retos del mañana, era necesario sentar las bases de una segunda modernidad,  
definir la Agenda común para el siglo XXI y proponer elementos de respuesta. Lo hemos hecho. Ha sido nuestra  
pasión. Sigue siendo nuestro orgullo.

Si  le llega al corazón y le anima a seguir uno de los caminos señalados o a fijarse a su vez un «deber de  
ambición», esta crónica de los treinta años de la Fundación habrá alcanzado su objetivo.

17


